
La Voce delle Comunità 
Periodico interparrocchiale 

Numero 10 anno 2 mila25 

-ottobre- 

  

 
 
 
 

 
 

L’ottobre missionario di quest’anno, 2025, si pone in piena sintonia con il grande Giubileo 
ordinario dedicato al tema della Speranza. Nella Bolla di indizione di questo Anno Santo, Papa 
Francesco auspicava: «Possa la luce della speranza cristiana raggiungere ogni persona, come 
messaggio dell’amore di Dio rivolto a tutti! E possa la Chiesa essere testimone fedele di questo 

annuncio in ogni parte del mondo!» (Bolla Spes non confundit, 6). 
Viviamo in un mondo nel quale sembra regnare più la preoccupazione che la speranza; un mondo 

sul quale si addensano sempre più minacciose nubi di guerra; aumenta in tutti noi l’ansia per i 
cambiamenti climatici e per la sopravvivenza di molti popoli e del pianeta stesso. (continua a pagina 2) 
 

 
 

 

 

Il mese di ottobre inizia sempre con un messaggio! Una valanga d’energia che invade tutto il mondo. 

MISSIONARI DI SPERANZA TRA LE GENTI, è il titolo che il papa ha voluto dare alle sue parole. Il Giubileo 

della Speranza sta accompagnando i nostri passi nella luce della fede e della vita. Come non essere capaci 

di gustare questo mese che ci spinge e sospinge a larghe vedute! Anche la nostra COMUNITA si mette alla 

scuola di Gesù. Si fa attenta alla voce del Maestro e prossima all’umanità. 

Che sia per ognuno di noi uno “scendere da Gerusalemme a Gerico”, fermandoci con 

attenzione e rispetto davanti all’uomo!    

   

Un abbraccio a tutti ed ognuno! 

luca 

(continua da pagina 1) 
In questo clima così sconfortante, come cristiani siamo chiamati a mantenere viva la certezza che Dio non è assente a queste 
nostre preoccupazioni e ci chiama ad una “missione speciale”: «lasciarci guidare dallo Spirito di Dio e ardere di santo zelo per 
una nuova stagione evangelizzatrice della Chiesa, inviata a rianimare la speranza in un mondo su cui gravano ombre 
oscure» (Messaggio del Santo Padre per la Giornata Missionaria Mondiale 2025). 

MISSIONARI  DI  SPERANZA  TRA  LE  GENTI   



La voce delle comunità  2 

È questo il motivo principale della nostra preghiera e del nostro impegno in questo ottobre missionario. Non possiamo 
dimenticare che la nostra fede ha il suo fondamento in Gesù Cristo, diventato vittima di un mondo ingiusto e crudele che lo 
ha condannato a morte, «e a una morte di croce» (Fil 2,8), pur non riconoscendo in lui alcuna colpa (cf Gv 19,4), ma che 
riconosciamo come “il Risorto”, “il Vittorioso”, colui che ha sconfitto ogni forma di male, anche di quel male che agli occhi 
degli uomini sembrava irreparabile, cioè la morte. È qui, nella fede pasquale, che troviamo la fonte della nostra Speranza! E di 

questa Speranza noi siamo testimoni e annunciatori. «A tal fine, 
occorre rinnovare in noi la spiritualità pasquale, che viviamo in ogni 
celebrazione eucaristica e soprattutto nel Triduo Pasquale, centro e 
culmine dell’anno liturgico. Siamo battezzati nella morte e 
risurrezione redentrice di Cristo, nella Pasqua del Signore che segna 
l’eterna primavera della storia. Siamo allora “gente di primavera”, 
con uno sguardo sempre pieno di speranza da condividere con tutti, 
perché in Cristo “crediamo e sappiamo che la morte e l’odio non 
sono le ultime parole” sull’esistenza umana» (Messaggio del Santo 
Padre per la Giornata Missionaria Mondiale 2025). 
Il primo impegno, in questo ottobre missionario giubilare sarà, per 
noi e per le nostre comunità, la preghiera. A questo ci esorta il 
Santo Padre: «Non dimentichiamo che pregare è la prima azione 

missionaria e al contempo “la prima forza della speranza”» (ibidem). L’ottobre missionario sia, per tutti noi e le nostre 
comunità, occasione per rinnovare la vocazione di discepoli-missionari, «lieti nella speranza, costanti nella tribolazione, 
perseveranti nella preghiera» (Rm 12,12). 
 

don Giuseppe Pizzoli 

 

IL SAMARITANO 
“MISSIONARI DI SPERANZA TRA LE GENTI” 

Riflessione biblica di Alice Bianchi 
teologa 

 
Il buon Samaritano non è un solitario. Se in prima battuta quest’affermazione sembra 
ingiustificata, è bene ricordare che tutto il capitolo 10 del vangelo di Luca, in cui compare anche 
la parabola del Samaritano, si svolge in un contesto di comunità e di missione. Nei primi versetti 
di Lc 10, infatti, Gesù decide di inviare i suoi discepoli a due a due ad annunciare la buona 
notizia. E poco dopo, quando il Maestro di Nazareth racconta la parabola, il tono è lo stesso: si 
parla di relazioni, di “prossimi”, cioè di persone che si trovano o si fanno vicine le une alle altre, 
e anche di una missione, il «Va’ e anche tu fa lo stesso» che si sente dire il dottore della Legge, 
l’interlocutore di Gesù. 
 
Un dottore della Legge si alzò 
Un dottore della Legge è un uomo colto, un maestro, una persona che conosce bene la Scrittura. È lui che interroga Gesù, un 
giorno, con l’esplicito intento di provocarlo. Per parlargli “si alza” … dunque poco prima doveva essere seduto, che è la 
posizione del discepolo. In effetti, egli si rivolge a Gesù chiamandolo “Maestro”: forse, mentre ascoltava il nazareno, il dottore 
della Legge si è ritrovato, suo malgrado, dalla parte di chi deve (re)imparare tutto, e questa posizione lo ha molto infastidito. 
Per i discepoli di Gesù è un’esperienza comune, che si ripete nei secoli: all’inizio della sequela si è convinti di conoscere i 
fondamentali, di aver capito le cose importanti, e man mano nella vita ci si rende conto che il Signore richiede invece, ogni 
volta, di mettersi alla sua scuola, di cambiare mentalità e convertirsi. Il dottore della Legge deve aver vissuto l’umiliazione di 
chi, dopo tanto studiare e riflettere, si accorge che finora gli era sfuggito il cuore del discorso. Per questa ragione mette alla 
prova Gesù: invece di fare i conti con le proprie rigidità passa al contrattacco. 



La voce delle comunità  3 

 
Che cosa devo fare 
La provocazione rivolta a Gesù riguarda il legame tra questa vita e la vita 
eterna. È una questione seria della vita di fede: come si può partecipare 
alla salvezza? Ci sarà pure un modo, per gli esseri umani, di non essere 
passivi del tutto in questa opera divina. Gesù dà credito alla 
preoccupazione del “fare”, ma inizialmente lo fa restituendo al dottore 
della Legge la stessa domanda. Così, lui si trova obbligato a sciorinare 
quello che conosce: «Amerai il Signore tuo Dio e il tuo prossimo». La 
risposta a “Che cosa devo fare?” è “Amerai”: il modo di collaborare alla 
salvezza è l’amore a Dio e al prossimo, dove l’amore ha la connotazione 
delle azioni concrete e visibili. Amare è un fare. Ecco, la conversazione 
sembra già conclusa, infatti Gesù liquida l’israelita con un «Fa’ questo e 
vivrai». 

 
Un uomo 
Ma il dottore della Legge rincara con la domanda: «E chi è il mio prossimo?». Gesù non risponde direttamente, ma si mette a 
raccontare una parabola. Eppure, l’incipit di questa storia sembra proprio una risposta diretta: «Un uomo». Prima ancora di 
sapere che cosa accadrà a questa misteriosa persona, è lei “il prossimo” che il dottore della Legge sta cercando: a quanto pare 
non era così difficile individuarlo. «Un uomo», non servono altri criteri. D’altronde, di questo personaggio non si sa nulla se 
non la direttrice dei suoi passi – da Gerusalemme a Gerico – e che possedeva qualcosa che i briganti gli sottraggono a forza – 
ma è impossibile sapere se fosse poco o molto. Ricco o povero, ebreo o romano, anziano, giovane, gracile, possente…? Ogni 
dettaglio resta nell’ombra.  
 
Un sacerdote… un levita… 
È facile mettersi nei panni dell’uomo malmenato: a chiunque è capitato prima o poi di essere la vittima. Ma il dottore della 
Legge aveva chiesto «Chi è il mio prossimo?», e dunque non si era immaginato dalla parte del bisognoso ma dalla parte di chi 
rispetta il comandamento «Ama il prossimo tuo». Perciò, è in tutti gli altri personaggi che il dottore della Legge (e ogni credente 
con lui) troverà dei possibili alter ego di sé stesso. Le prime due figure che compaiono sulla scena, un sacerdote e un levita, 
per il dottore della Legge sono familiari: dovrebbe essere molto facile 
immedesimarcisi, per lui. Si tratta di persone dedite alla vita religiosa, 
pie, ben formate, che conoscono la prescrizione della Legge dell’amore, 
e sanno cosa andrebbe fatto. Ma la violenza è ovunque, è quotidiana, e 
non si può sempre intervenire: il sacerdote e il levita si accorgono della 
sofferenza dell’uomo moribondo a terra, vedono ciò che è accaduto 
come noi oggi vediamo certe raccapriccianti immagini nei media e nei 
libri di storia, ma passano oltre. La loro non è necessariamente 
indifferenza calcolata: forse hanno una giustificazione legittima per cui 
non si fermano. Per esempio: essi vengono verosimilmente dal Tempio 
di Gerusalemme o vi stanno andando, e dunque sono sottoposti alle 
regole di purità che prescrivono, tra le altre cose, di non toccare il 
sangue e i cadaveri. L’uomo malmenato dai briganti è a terra, 
sanguinolento e forse già morto: il sacerdote e il levita non possono 
rischiare di contrarre impurità ed essere così estromessi dal loro servizio al Tempio per qualche giorno. C’è sempre una buona 
scusa per non compromettersi, tanto più questa che mette in conflitto Dio e il prossimo: i due scelgono diligentemente il 
Signore… contro tutto e tutti. 
 
Un samaritano 
Alcuni predicatori riferiscono di certe antiche Bibbie illustrate in cui il sacerdote e il levita sono vestiti da monaci, mentre il 
samaritano veste i panni di un turco ottomano, un nemico. E il filosofo Michel Serres commenta magistralmente la provenienza 
samaritana del soccorritore: «All’epoca, c’erano due Templi concorrenti, uno a Gerusalemme e l’altro in Samaria. L’uomo che 
si ferma – occorre ricordarlo – a quel tempo interpreta il ruolo di nemico pubblico numero uno, odiato, disprezzato, 
considerato come un traditore. Il reprobo si china a curare.  
 
Che era in viaggio 
Anche il Samaritano ha apparentemente una buona ragione per passare oltre: ha una meta e presumibilmente una tabella di 
marcia. Ma questo “viaggiare” per lui passa da una contingenza a una scelta di stile: il Samaritano decide che essere in 



La voce delle comunità  4 

movimento comporta per lui anche farsi spostare, farsi deviare in base a ciò che accade intorno a lui. Infatti “gli si fa vicino”, e 
questo è il terzo di otto verbi che dicono una compromissione completa: vedere, avere compassione, avvicinarsi, fasciare le 
ferite, versare olio e vino, caricare sulla cavalcatura, portare in albergo e prendersi cura. 
 
Si prese cura di lui… abbi cura di lui 
L’insospettabile Samaritano “si prende cura” del ferito. Fa ogni cosa per 
aiutare, dà fondo a ogni sua risorsa. E, tra le varie, l’ultima azione è 
questa: chiede all’oste di “continuare di prendersi cura” – l’espressione 
è la stessa di poco prima. Il Samaritano non è un solitario, ed è qui 
l’incontrovertibile prova: egli affida a un altro la persona che ha 
soccorso, rinunciando a sentirsi insostituibile, e rinunciando anche a 
ricevere il “grazie” dell’uomo che ha salvato, o eventuali ricompense. 
Inutile dire che in questo samaritano che affida ogni cura del 
malmenato all’albergatore e poi se ne va, “fino al suo ritorno”, si vede 
tra le righe la presenza del Signore Gesù. Egli lascia fratelli e sorelle nelle 
mani gli uni degli altri, le une delle altre. E i cristiani credono che un 
giorno tornerà alla fine a prendersi cura di ciascuno/a. La comunità è 
inscavalcabile quando si tratta di “amare il prossimo”, e consente di arrivare davvero a tutti e tutte. Come diceva don Tonino 
Bello «Non possiamo limitarci a sperare, dobbiamo organizzare la speranza». 
 
Chi di questi tre ti sembra sia stato prossimo? 
Alla fine della parabola Gesù si rivolge di nuovo al dottore della Legge che all’inizio lo aveva interrogato. Gli chiede: «Ch i è 
stato prossimo del malmenato?», e lo spiazza per un attimo. Il dottore della Legge aveva chiesto infatti «Chi è il mio prossimo?» 
e si era dunque messo al centro. L’inversione della domanda (e lo spostamento del punto di vista) è il cuore della parabola. 
Nelle parole del Maestro di Nazareth, la divisione tra soccorritori e bisognosi non esiste più: non c’è più chi è dentro chi è fuori, 
e se “il prossimo” non è categorizzabile, non lo è nemmeno chi aderisce alla Legge dell’amore… La carità trova ovunque alleati; 
il buon Samaritano non è un solitario. 
 
 
 

Buon mese missionario a 
tutti! 


